Galicia
Encantada

P

ANIVERSARIO
200522025

Enciclopedia de Fantasia Popular de Galicia

£

| &

CATEGORIAS RELACIONADAS

n’°22 (2026) SOLLA, Calros: Mitos ancestrais do Nadal en Cerdedo

O Xan Fiz, a Vella dos Reis, as Marias, a flor de Bonifacio, os Vellos de Tomonde, a sorte dos ghalos...

Recuperacion dos ritos e personaxes mitoloxicos do noso Nadal tradicional
© Calros Solla

Tras a cea de Noiteboa, simpatizando cos que, privados de lecer, debian pasar a noite en vela (por traballo, por
acompafar un enfermo, por outras preocupacions...), dediqueille unhas horinas & escrita. Sen desaproveitar o
contexto e para que servise de recordatorio, propuxenme ordenar uns apuntamentos que sobre os ritos e
costumes do Nadal fun recadando ao longo dos anos en Cerdedo e Montes, ao tempo que deixaba voar o meu
maxin cara a un pasado remoto. Velaqui a recreacion dun Nadal de subsistencia, fronte & desmesura e ao

consumismo que desvirtuaron a cristianizada festa do solsticio de inverno:

A pasada noite, os mouros tafoneiros da Casa da Neve (Caroi) barutaron arreo no relon ¢ a montana do Seixo
amafieceu ataviada de branco capelo. A valifia de Meilide, baixo unha saba de xeada lazo, soneaba entalecida.

Craiaban esfameados os corvos e, na chousa, rebeiraba afouto o paporrubio.

No inverno carnal, a escuridade axifia atrapalla os camifios. A familia labrega recéllese cedo ao quente da

cocifia. Na modesta intimidade, un pano de fumeira e charrizo envolve a améndoa das lapas, que bailarican



sobre as achas candentes de estralo en rechio.

Xanela fora, o latexo vital da vivenda redicese a un embazado muxico de vagalume: a vella facendo as papas.
Portas dentro, vellos € mozos, petises e entregos sentan a caron do lume novo da Noiteboa —quer a rentes dunha

mesa, quer tras o levante do escano, quer nun tallo inxel ou mesmo no chan.

Varrérase ben varridiia a pedra do lar. A avoa recadou a borralla para un balde e, tarefa folgada, esparexeuna
no alleiro sementado no minguante de decembro, xa que, consonte sabenza do agro: Tantos dias de xaneiro,

tantos allos perde o alleiro.

No lusquefusque, nai atravesou o eixido para levarlle o guizo a casa dos vecifios. Do fogar alleo, nai trouxo as
ascuas para, no propio, anovar a labarada que habera rexer no trasfogueiro durante a primeira metade do ano
(até o San Xoan). O Sol trasacorda o devalo e, pasenifio, upara no ceo (Sol Invictus). O astro enteiro
domesticarase pexandoo coa traba de cambotas e fornalleiras. Acaroado a parrumeira, quéimase o Tallo (o
Tallo de Nadal), do que saird o tizon que provera meses en diante a casa e o armentio do fumazo valedor e
sandador (maxia profilactica vixente até dispor dos “ramos” bendicidos 0 Domingo de Ramos ou o xoves de

Corpus). Coa cinza do primeiro lume cofaranse os lombos ¢ as calugas da rabafiada.

Nunha economia de autoconsumo, supeditada ao acaido das sortes, resortes e contrasortes (anticipo do tempo
atmosférico anual), non hai mellor galano que desexarlles aos teus achegados aquilo que tamén desexarias para

ti e mais para a tia familia: saude, fartura e boandanza.

O rito de pedir pola abastanza comunitaria xa se escenificara polo San Martifio (mes de Santos), cando os

aldeans fixeron roldar polo quinteiro a figadeira dos marranchos acabados de matar: vitimas propiciatorias.

A familia xunta aconchégase & roda da luz e da calor. Encortelladas, as vacas asoman pola relleira do medianil
os focifios bafexantes, mentres envian compasadas uns mangados de herba seca dispostos nas cambeleiras.

Maino tinguilear de chocallos. Gorgolexa o porco na pia das lavaduras. Eis o Portal de Belén.
Doulles a palabra aos informantes:

“Na cea de Noiteboa celébrase que veu ao mundo o Nifiodios; o menifio naceu entre as pallas, como nacin eu,
que me pariron no medio dunha mostea, pois a pobrifia da mifia nai piixose de parto canda o apuro da herba. Na
Noiteboa comiase o que habia na casa; nesa noite, ao mellor, engadiase alghtin extraordinario: un peixifio que
lles collias as Belusas (peixeiras de Marin ou Bueu), castafias cocidas cun chourizo, unhas chulas de farifia

centea, papas de arroz (do estraperlo), alghunha laranxa...

Aqui en Cerdedo habia a crenza de por na mesa un prato ou unha cunca a maiores, pois aghardabase polo Xan

Fiz: tamén se lle npodia deixar unha lambiscada nas escaleiras do faiado ou por riba do canizo. O Xan Fiz € un



vello, un vecifio de por entre nds. Disque naceu aqui, nunha destas aldeas, pero, de mozo, marchou pra China
ou pras Américas. O Xan Fiz seica ¢ un home moi rico, anque vaia todo ghaldrapeiro. El aparenta moi
remendado; ben, aparentar non aparenta nada, porque non se deixa ver, que vai vestido co ‘traxe de asiandes’, e
asi non o podes ver; non o pode ver ninguén. Pero el vir, vifiate visitar; e tifias que estar preparado, coma se un
pobre calquera che petaba na porta 4 noitifia, que tifias o deber de darlle pousada, tifias que mulirlle na barra o
cameiro de palla pra que non quedase teso ao relento; e se habia unha cunca de caldo tamén lla ofrecias.
Disque, o Xan Fiz xuntou moito carto porque se fixo coa ‘pedra de Ghilardillo’ —que é coma un corno—, e con
esa pedra puxose moi rico; anque el dase de pobre. Vai ti a saber como € a cousa. O Xan Fiz non che traia nada;

traiache que se lle abrias a porta e compartias con el o pouco que tifas, el, 4 sua maneira, xa se encarghaba de

devolvercho ao longo do ano”.






O Xan Fiz (Calros Solla)

A case esquecida tradicion do Xan Fiz, oportunamente rescatada (Solla: 2010), tan nosa, tan apegada &
humildade e hospitalidade montafiesas, rescaldo de xenerosidade, solidariedade e esperanza, contrasta coas
novas politicas de aceptacion maioritaria: chimpar os pobres do alboio e condenalos a pasar a noite ao carazo,
baixo unha ponte. Aborrezo o Nadal que nos dispensan os fanfurrifieiros de misa de doce. Ardan os fariseos no

inferno!
Devolvolles a voz aos informantes:

“O dia de Aninovo, malia ser o San Manuel, no lughar de Arén faiselle festa ao San Mighel, e n6s iamos comer
a Barro, ali ao lado, a4 casa dunhas parentas. Sempre levabas algho, que non era cousa de se lle ir colghar a

ninguén”.

“Tamén habia aquilo de, nos primeiros dias do ano, andar pendente da chamada flor de Bonifacio, que ¢ unha
plantifia asi pequeneira (non mais dunha cuarta de talo) que sae por estas datas, e se a das traido pra casa,
sempre € por cousa boa. Topala non ¢ facil. Eu un ano penso que dei con unha no Souto das Pazas, ala por entre
aqueles carballos. Bota asi unhas campaifias rubias, moi feitifias. Tréuxena pra casa, pixena nun plicaro con
augha ¢ ainda botou semanas sen perder o vizo”. (Obviando o santoral, a etimoloxia de Bonifacio ¢

elucidadora: “bo destino™).

“Logho vifan os Reis, que de noite se poden mirar no ceo: tres estrelas en ringleira (o cinto de Oridén; tamén, as
Tres Marias), que van parando en cada pueblo de por aqui. A rapazada xuntdbase e vifiache cantando polas
portas unhas cancidés moi bonitas: ‘Arriba, que a aurora,/xa esta a pintar/o sol que namora/na terra € no mar...!”;
era unha aleghria! E ti paghdbaslles a atencion cunhas castafias, cun chouricifio, cun anaco de toucifio (as

estreas). Ao acabaren, os pais das criaturas, co aghinaldo aquel, facianlles unha comida. Poucas as ghrazas”.

“No tempo dos Reis, eu ainda recordo que se falaba da Vella dos Reis, unha muller que dician que non era ben,
ou que era ‘media cabra’ e vivia soa no monte; tifia a casiia ald arriba, por riba das Chozas (Abelaindo); e esta
vella vifia con aquelas comitivas de antes... Eu non sei se a muller traia unha cabra pola corda, ou eran os
rapaces os que vifian coa cabra. A cousa ¢ que os cantares tamén se lle dedicaban a ela, pra que a xente fose
espléndida; e se non o era, enton diciaselle: ‘Cantamosche os reis, canela de cabra; cantamosche os reis e non

deches nada!’”. (Potente simbolo de fertilidade é a cabra a canda os cornos).






A Vella dos Reis (Calros Solla)
Na montaiia, o espirito do Nadal encarna pois nunha parella de Vellos,

antipodas da ostentacion: o Xan Fiz e a Vella dos Reis. Ben seguro, estes personaxes representan o ano
terminal, que profire os seus ultimos estertores. Dedlicese que, coa vista posta no ano novo, compre espelirmos
a prodigalidade dos Vellos, enfrontando e superando unha proba coa que se avalia a nosa xenerosidade. Os

Vellos han premiar “4 sia maneira” o xesto revolucionario de compartir a escaseza.

Lonxe da febre egocéntrica, materialista e consumista que nos desfigura como humanidade, lonxe do vacuo
refulxir das luces exteriores, o Nadal aldean procuraba o acendido da nosa luminaria interior e incentivaba o

sairmos na busca dunha desapercibida flor de virtude.

Entre os arautos e rexurgas da fertilidade, entrado o novo tempo, outra personaxe ancia vaticina na parroquia de
Cerdedo se a anada vindeira vai ser farta ou escasa: Maria Mighez. Outra Maria —Maria Diz—, tamén muller

idosa, denota en terra de Forcarei a fausta renovacion do ciclo anual:

Maria Mighez (ou Maramighez) ¢ unha vella pequeneira, enloitada, de panifio na cabeza. Aparécese tornando
dunha vaca contra Costoa, unha tenza de monte situada entre as aldeas de Chamadoira e Biduido. Se o animal
presenta corna ampla e gallada ou remollo ateigado, o ano serad bo; se, pola contra, a vaca semella un canastro

(o costaleiro arremeda o balaustrado dos horreos), o ano vai ser ruin (Solla: 2005).

Outro exemplo de prognodstico liminal ¢ a chamada sorte dos ghalos. Se no abrente do Aninovo, en Meilide se
oen os galos cantar de cara a Abelaindo, o ano vai vir tirado a chuvia (quedar as témporas de baixo); se, pola
contra, campan de cara a Barro e Arén, o ano vira temperado (quedar as témporas de arriba). Nin si nin non,
ano variabel. E sabido que o vento afecta a propagacion do son, polo que, os galos de Abelaindo se oiran se

sopra o soan (vento do sueste): “Aire soan, chuvia na man”.

No tocante a Maria Diz (ou Mari Diz), recollin xacando a noticia seguinte: Nas aldeas de Ventosela, Os
Codesas e A Grana (A Madanela-Forcarei), nos contrafortes do Testeiro, Maria Diz ¢ unha vellifia vella, coa
dentame de ouro que anova cada ano. As pebidas dentarias de Maria Diz van polo regueiro do Porto abaixo,

cara ao Deza, e non son poucos os que as tefien procurado € mesmo apafiado (Solla: 2012).

Maria Diz € a mitica personaxe que tamén se talumbra no topoénimo Serra da Muller, paisaxe montesa que
estabelece os lindes entre as parroquias de Folgoso (Cerdedo) e Ventoxo (Forcarei). Este territorio estremeiro
foi escenario das tirapuxas aldeds motivadas pola aparicion (e posterior adxudicacion) dunha imaxe do san
Nicolau (Santa Claus), actual padroeiro da freguesia de Ventoxo: “San Nicolau de Ventoxo/era branco e era

roxo;/onde o fomos atopar?/onda os pixis de Folghoso” (Solla: 2025).



En resumo, en terra de Cerdedo e Montes, alén da mitoloxia cristia, os numes do solsticio de inverno son, € non
por acaso, un fato de vellos de xorne espartano: o Xan Fiz, a Vella dos Reis, Maria Mighez ¢ Maria Diz.
Atinadas alegorias para un irrenuncidbel desenvolvemento sostibel. Erixense os nosos numes natalicios tnicos
e verdadeiros deuses pacifistas e antisistema. No vougo xenocida de Gaza —a uns 70 km de Belén—, chove sobre

mollado.

Suma e segue. Consonte o recollido na parroquia de Tomonde (Cerdedo), unha parella de paisanos
caracterizados (0 Vello e a Vella) encabezaban na aldea os cortexos previos 4 Noiteboa ou 4 véspera de Reis: A
vispera de Reis, ao anoitecer, saen coros cantando os Reis. En Tomonde (Cerdedo) van diante dlas mascaras, o
Vello e a Vella, que rouban nas cocifias chourizos e xaméns co que celebran a gaiteirada de Reis (Taboada

Chivite: 1972).

No Nadal, mais non s6. Arredor dos Vellos (persoas disfrazadas e/ou monifates portados) e arredor do penouco
petroglifico da Veigha do Chan (O Cachafal), artellando este periodo de transgresion e enmascaramento, tamén
se festexaban en Tomonde o Entroido (a Queima dos Vellos): O vello, amais da careta e vestidos arbitrarios,
levaba, como sinal de autoridade, unha especie de baculo rematado nun corno de carneiro, evidente
reminiscencia dos antepasados galaicos e sinal de abundancia, co que petaba nas portas das casas ... O obxecto
destes dous personaxes era pedir e acadar os aguinaldos (Rodriguez Fraiz: 2001); e o San Xoan (os Espantallos
de Voda): Cando o froito madurecia nas leiras, os labregos, para manteren afastadas as aves granivoras,
chantaban por entre o cereal unha lexion de monicacos na cruz. En Tomonde, acostumabase a espetalos por
parellas: unha parella por cada agro de pan. Un boneco era vestido de home (o Bouséan) e outro, de muller (a
Bousana). Mais, antes de se ocuparen na espantadeira, unianos en matrimonio. Un veciiio facia as veces de
cura, outros, de parentes e testemufas. Alguén falaba polos noivos, que remataban por se dar o si, ¢ mesmo lles
acaroaban as cacholas para o bico. Tras a cerimonia, os participantes berraban: “As vodas do Bousan e da

Bousana, que rin un dia e choran unha semana” (Solla: 2012; 2024).

A maior abundamento, na amencida do 25 de decembro, a galifia dos pitos de ouro botase fora da cova do
Castro Ghrande (monte do Seixo): Aquel que arele o emplumado tesouro deberé atraer a atencién dos polos

arremedando xeitoso o co-co da nai (Solla: 2002).

Sen baixar da montafia, este 3 de xaneiro a lia chea reinara no ceo noitevo e o rato Rabisaco reloucara puntual
pola devandita peneda do Castro até acadar, dun chimpo, o queixo lunar (Solla: 2013). Dar testemufio do

rebuldeiro e maxico roedor é augurio de boa sorte, a mesma que eu lles desexo para o 2026.

Finalmente. A postal de Nadal mais chiada e rechouchiada estes dias nas redes sociais foi a da Portalén nevada
do monte do Seixo, cuxa lenda e existencia foron recollidas en terras de Cerdedo e divulgadas desde o ano

2002 por este humilde servidor. Fica demostrado que, sen apoio institucional ningln, é posibel crear da nada



albos culturais de referencia. Fai o ben e non mires a quen.

Boas Festas, ¢ nosas!



